
Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos 
Fotográficos Coloniais com e Através do Eu: Uma 
Conversa com Dzifa Peters e Nurul Huda Rashid 
Reworking the Visual Legacies of Colonial Photographic 
Archives With and Through the Self: A Conversation With 
Dzifa Peters and Nurul Huda Rashid   
 
 
https://doi.org/10.21814/vista.7053 
e026001 
 

Lise Zurné  

Charlotte Bruns  

Sandra Khor Manickam  

 

 

 

© Autores  

https://doi.org/10.21814/vista.7053
https://orcid.org/0000-0002-3824-2422
https://orcid.org/0000-0003-4946-8846
https://orcid.org/0000-0001-8226-2845


Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos 
Fotográficos Coloniais com e Através do Eu: Uma 
Conversa com Dzifa Peters e Nurul Huda Rashid

Lise Zurné 
History Department, Erasmus School of History, Culture & Communication, Erasmus University Rotterdam, Roterdão, 

Países Baixos 
 

Charlotte Bruns 
Media & Communication Department, Erasmus School of History, Culture & Communication, Erasmus University 

Rotterdam, Roterdão, Países Baixos  
 

Sandra Khor Manickam 
History Department, Erasmus School of History, Culture & Communication, 

Erasmus University Rotterdam, Roterdão, Países Baixos

Resumo

Esta entrevista dá seguimento ao simpósio “Visual Legacies: Colonial Photographic 
Archives and the Self”, realizado na Universidade Erasmus de Roterdão em novembro de 2025. 
O simpósio explorou o potencial das práticas artísticas para reimaginar a imagética colonial e o 
seu impacto na formação das identidades, apresentando os trabalhos das artistas‑investigadoras 
Dzifa Peters e Nurul Huda Rashid. Ambas apresentaram as suas investigações, que se dedicam a 
uma análise crítica dos legados fotográficos coloniais.

Dzifa Peters, artista e investigadora germano‑ganesa, parte da sua experiência bicultural 
para refletir sobre contextos coloniais e diaspóricos. O seu trabalho recorre à fotografia, à foto‑
montagem e à instalação para expor tensões entre arquivos privados e públicos, enquadramentos 
institucionais e narrativas pessoais. Trabalha tanto com arquivos vernaculares como institucio‑
nais, reelaborando‑os através de narrativas históricas e de reinterpretações imaginativas.

Nurul Huda Rashid centra‑se na circulação algorítmica de imagens de mulheres muçul‑
manas. Através da anotação e de oficinas com mulheres muçulmanas, investiga métodos para 
perturbar a classificação e a reprodução de imagética dominante, defendendo, assim, modos al‑
ternativos de opacidade e visibilidade.

Na entrevista, Peters e Rashid discutem a influência das imagens herdadas na autoperce‑
ção e nas formas sociais de ver. Exploram o papel da prática artística na contestação dos legados 
visuais e apresentam estratégias para mitigar o olhar colonial e reelaborar fotografias existentes, 
promovendo novos sentidos, cuidado e resistência.

Palavras-chave
arquivos coloniais, arquivos fotográficos, eu racializado, fotografia colonial, investigação artística 

 

Vista,  N.o 17, 2026, e026001
https://doi.org/10.21814/vista.7053

https://doi.org/10.21814/vista.7053


Vista, N.o 17, 2026

2

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Reworking the Visual Legacies of Colonial 
Photographic Archives With and Through 

the Self: A Conversation With Dzifa 
Peters and Nurul Huda Rashid

Abstract

This interview is a follow-up on the symposium “Visual Legacies: Colonial Photographic 
Archives and the Self” held at Erasmus University Rotterdam in November 2025. This symposium 
explored the potential of artistic practices to reimagine colonial imagery and its impact on identity 
formation, featuring the works of artists-researchers Dzifa Peters and Nurul Huda Rashid. The two 
presented their research, which critically engages with photographic legacies.

Dzifa Peters, a German-Ghanaian artist and scholar, draws on her bicultural background 
to reflect on colonial and diasporic contexts. Her work employs photography, photomontage, and 
installation to expose tensions between private and public archives, institutional frameworks, and 
personal narratives. She engages with both vernacular and institutional archives, reworking them 
through historical narratives and imaginative reinterpretations.

Nurul Huda Rashid focuses on the algorithmic circulation of images depicting Muslim 
women. Through annotation and workshops with Muslim women, she investigates methods to 
disrupt the classification and reproduction of dominant imagery, thereby advocating for alternative 
modes of opacity and visibility.

In the interview, Peters and Rashid discuss the influence of inherited images on self-per‑
ception and societal ways of seeing. They explore the role of artistic practice in challenging visual 
legacies and offer strategies to mitigate the colonial gaze and rework existing photographs to 
foster new meanings, care, and resistance.

Keywords
colonial archives, photographic archives, racialised self, colonial photography, artistic research 

Introdução

De que modo podem as práticas artísticas contribuir para a intervenção e a reava‑
liação das estruturas e taxonomias visuais presentes na imagética colonial e nas suas he‑
ranças contemporâneas? Esta questão serviu de ponto de partida para um simpósio or‑
ganizado pelas três autoras na Universidade Erasmus de Roterdão, no qual convidámos 
duas artistas‑investigadoras cujo trabalho se concentra na análise crítica dos legados 
fotográficos e no impacto persistente que estes exercem na formação das identidades 
contemporâneas. As práticas de Dzifa Peters e Nurul Huda Rashid demonstram como 
a intervenção artística e académica tem o potencial de reconfigurar regimes visuais que 
outrora procuraram definir, classificar ou conter corpos racializados e colonizados. 

O trabalho de Dzifa Peters parte da sua experiência bicultural enquanto artista 
e investigadora germano‑ganesa, navegando entre contextos coloniais e diaspóricos e 



Vista, N.o 17, 2026

3

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

entre arquivos fotográficos vernaculares e institucionais. Para tal, recorre à fotografia, à 
fotomontagem e à instalação, revelando tensões entre o privado e o público; entre es‑
truturas institucionais e narrativas familiares íntimas, por vezes traumáticas; e entre a 
história e a imaginação.

O trabalho de Nurul Huda Rashid centra‑se na produção e circulação algorítmica 
de imagens de mulheres muçulmanas, analisando de que forma os motores de busca e 
as infraestruturas arquivísticas reproduzem tropos coloniais e patriarcais mais antigos. 
Através da prática da anotação e do trabalho com mulheres muçulmanas em contexto 
de oficinas de trabalho, Rashid explora formas de intervir nas estruturas que classificam, 
ordenam e reproduzem imagética hegemónica, recorrendo a diferentes modos de opa‑
cidade e (in)visibilidade. 

Na entrevista que se segue, questionamos ambas as artistas‑investigadoras sobre 
como as imagens herdadas continuam a influenciar os modos como as pessoas se veem 
a si próprias e aos outros, bem como sobre o papel que a prática artística pode desem‑
penhar na contestação destes legados visuais. Discutem de que modo mitigam o olhar 
colonial, como a reelaboração de fotografias existentes cria novas formas de sentido, 
cuidado ou recusa, e como a comunidade académica pode envolver‑se criticamente com 
as estruturas hegemónicas que sustentam modos dominantes de ver.

Entrevista

Lise Zurné (LZ): Para começar, como descreveriam ambas a vossa forma de traba‑
lhar, em particular a maneira como o vosso trabalho artístico intervém ou se cruza com 
o vosso trabalho académico?

Dzifa Peters (DP): Quando era mais nova, deparei‑me com muitas contradições e 
preconceitos, pensamentos que, na altura, eram muito perturbadores para mim, porque 
vivia entre dois países e observava como cada lado pensava o outro de formas bastante 
obscuras. Comecei a integrar cada vez mais esse aspeto no meu trabalho artístico, uti‑
lizando material biográfico da minha própria vida e da minha família de um modo mais 
autoficcional. Os temas que daí emergiram prendiam‑se com discursos pós‑coloniais, 
questões de identidade cultural e memória, e cultura visual. Isso levou‑me automatica‑
mente a querer saber mais sobre estes campos de investigação, razão pela qual iniciei o 
meu doutoramento. No início, não estava convencida de que pudesse integrar a minha 
própria prática artística como uma espécie de metodologia híbrida, nem se isso seria 
aceite. Mas, ao longo dos anos, apesar da hesitação inicial, tornou‑se claro que era isso 
que tinha de fazer, a par do diálogo com obras de arte existentes e com a cultura visual. 
É um percurso, um percurso maleável, no qual temos um papel ativo na adaptação; po‑
demos introduzir mudanças.

Nurul Huda Rashid (NHR): Para mim, sempre existiu este diálogo entre a arte 
e a academia. Funcionam em paralelo, porque sempre tive uma prática artística, da 
qual alguns trabalhos emergiram a partir de um desencanto com a academia, sobretu‑
do com o facto de esta falar sobre comunidades sem nunca devolver nada às próprias 



Vista, N.o 17, 2026

4

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

comunidades. Comecei então a pensar no que significaria usar a imagem como um 
meio que talvez pudesse comunicar melhor com essa comunidade. Quando iniciei a 
série sobre o hijabe (Figura 1), tratava‑se também de um gesto autobiográfico, porque 
era eu, enquanto mulher muçulmana, a tentar compreender as experiências de mulhe‑
res visivelmente muçulmanas em Singapura. Comecei com a fotografia enquanto meio 
democrático. Mas depressa me apercebi também dos limites da imagem, e foi então 
que regressei à academia como forma de introspeção, para compreender de que modo a 
investigação histórica em arquivos (Figura 2) me permitiria articular o olhar e a política 
da recusa, bem como questionar o que é omitido ou preservado. Pelo menos para mim, 
não existe hierarquia entre arte e academia. Penso que ambas recorrem às mesmas es‑
tratégias; a diferença reside sobretudo na forma final ou na modalidade adotada e nos 
públicos a que se dirigem.

 
 

Figura 1. Editando Hijab/Her

Créditos. Nurul Huda Rashid (2016)



Vista, N.o 17, 2026

5

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Figura 2. Unknown Women/Perempuan kami

Créditos. Nurul Huda Rashid (2020)

Charlotte Bruns (CB): O simpósio chamou-se “Visual Legacies: Colonial 
Photographic Archives and the Self” (Legados Visuais: Arquivos Fotográficos Coloniais e 
o Eu). De que forma o conceito de “eu” intervém no vosso trabalho, e até que ponto se 
pode falar de um “eu” racializado?

DP: Para mim, a questão inicial com que comecei este trabalho foi: quem sou eu? 
Quem sou eu, realmente? Ao envolver-me com estas fotografias vernaculares da minha 
mãe e da minha avó (Figura 3), tentei compreendê‑las, o que também me ajudou a 
construir uma relação com os desafios que eu própria enfrentava. Foi quase terapêutico 
nesse sentido. E, dessa forma, o modo autoficcional permite mergulhar no imaginário: é 
possível explorar preocupações e visões para o futuro; é nesses espaços que realmente 
nos confrontamos com nós próprios. Para mim, questões de estereótipos e represen‑
tação não foram um ponto de partida; surgiram numa segunda fase, que me permitiu 
depois entrar na teoria e no discurso académico.



Vista, N.o 17, 2026

6

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Figura 3. Being a guest

Créditos. Dzifa Peters em colaboração com Josef Zky (2015–presente)

NHR: Para mim, o “eu” constrói-se a partir da ideia de violência. No arquivo colo‑
nial, a impressão ou a fixidez categórica da raça é parte dessa violência, porque retira o 
“eu” do contexto. As imagens de mulheres nos arquivos não incluem os seus nomes, o 
que elimina imediatamente uma certa familiaridade. Não há crédito, pelo que não sabe‑
mos o que levou essas mulheres aos estúdios fotográficos nem o que lhes aconteceu. Ao 
mesmo tempo, no meu trabalho, a leitura do “eu” é dupla. Por um lado, começa com a 
procura das minhas avós em todas estas mulheres — uma busca por um certo tipo de 
“eu” que eu reconheça. Não necessariamente o meu próprio, mas os “eus” das minhas 
avós, com base nas suas histórias e nas minhas memórias e experiências com elas. 
Nesse sentido, é uma espécie de restauração: como devolver um “eu” a estas mulheres, 
que foram transformadas em “não‑eus”, reduzidas apenas a uma imagem?

Por outro lado, quando iniciei a série sobre o hijabe, tratava-se definitivamente de 
mim a usar a câmara como meio para compreender-me enquanto mulher muçulmana 
visível. Mas gradualmente afastei-me dessa ideia, porque percebi que investia todo o 
meu ser numa imagem que acabaria por se tornar num estereótipo. O ato de “deses‑
tereotipar” consiste em reescrever ou reivindicar a nossa presença nessas imagens. O 
ritmo da criação, a escolha dos materiais e das anotações, as camadas que se introdu‑
zem — tudo isso são atos de expressão do “eu”. Ao inserir estas camadas nas histórias 
das minhas avós, elas incorporam os marcadores visuais das experiências das mulheres 
da minha vida. 

CB: No simpósio, ambas mencionaram um modo autoficcional que foram desen‑
volvendo ao longo do tempo nas vossas práticas. Gostaria de saber como utilizam as 
artes para criar conhecimento. Usar as artes como prática permite, em primeiro lugar, a 
ficção, e abre espaço para tipos de ficção que a investigação académica, muitas vezes, 
não acolhe. Que papel tem a ficção para ambas?

DP: Acho que desempenha um papel central no meu trabalho, sobretudo na foto‑
montagem da minha mãe, no projeto ao qual chamei You and We (Tu e Nós). O aspeto 
ficcional é o ponto em que intervenho no material de arquivo que tinha da minha mãe, 
vestindo-a com diferentes roupas. Uma das imagens foi tirada depois da sua chegada à 



Vista, N.o 17, 2026

7

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Alemanha, aos 19 anos. O seu primeiro trabalho consistia em promover ananases, e na 
altura as pessoas não estavam habituadas à fruta fresca — conheciam-na apenas enla‑
tada e cozida com açúcar. Era isso que as pessoas tinham em mente quando a viam nos 
centros comerciais, nas feiras e em diversas ocasiões a promover a fruta. Muitas pessoas 
viam uma pessoa negra pela primeira vez na vida. Por isso, mostravam‑se um pouco he‑
sitantes e tímidas ao aproximar‑se dela, mas também curiosas. Ela contou‑me que mui‑
tas pessoas diziam que não conseguiam acreditar que o ananás fresco fosse comestível.

A minha mãe contou-me estas histórias tantas vezes que comecei a criar imagens 
na minha mente, moldando a minha perceção do que teria sido a Alemanha dos anos 
1970 para uma mulher negra. O caráter ficcional da fotomontagem, na que a vesti com 
uma aparência “exotizada” junto da fruta fresca (Figura 4), permitiu-me entrar num es‑
paço, também moldado pelos diferentes regimes visuais a que todos fomos expostos ao 
longo do tempo. É um espaço que ainda hoje é doloroso de revisitar. Dói-me olhar para 
estas imagens, porque há algo nelas que é profundamente perturbador. Estou a falar de 
um regime visual herdado do colonialismo. Por isso, acredito que a ficção nos dá a pos‑
sibilidade de explorar territórios desconhecidos e descobrir novas dimensões, algo que a 
simples adesão aos factos não permite. Não proporcionaria esse espaço de exploração.

 
Figura 4. You and We

Créditos. Dzifa Peters (2014)



Vista, N.o 17, 2026

8

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

NHR: Gostaria apenas de acrescentar que a ficção atua em dois níveis: no da pró‑
pria imagem e no da forma e do momento em que o público a observa. Há uma certa 
efemeridade na experiência do espetador. Nesse sentido, cria-se uma espécie de ficção 
para quem vê, que só consegue compreender o que observa naquele modo, por falta de 
contexto. Foi por isso que comecei a escrever a imagem como texto, para criar uma imer‑
são diferente, permitindo ao público tempo e espaço para ler ou ver a imagem. 

A ficção, para mim, envolve também todo o trabalho de narrativa e construção, e 
é por isso que admiro a forma como tu, Dzifa, teces diferentes elementos no trabalho: 
permite não só olhar para a imagem, mas também introduzir um ritmo distinto. A ficção 
proporciona um ritmo alternativo para compreender ou descodificar a imagem, em vez 
de simplesmente a ver pelo que parece à primeira vista.

LZ: Ambas se baseiam em arquivos familiares, mas isso implica também um certo 
trabalho emocional, como a Dzifa mencionou ao dizer que trabalhar com ele “dói”. Como 
lidam com os aspetos emocionais de ter de navegar entre a história familiar e os públicos 
— seja para a prática artística, seja para audiências académicas?

DP: Penso que isto tem muito a ver com o conceito de estereótipo, que é influen‑
ciado de muitas formas, internaliza a ficcionalidade e também nasce da própria represen‑
tação. É um desafio. Ao longo dos anos, tornei‑me cada vez mais confortável em ver-me 
como mediadora entre estes diferentes contextos — culturais, académicos ou artísticos.

Durante o simpósio, também mencionei o conceito de “pós-memória” (Hirsch, 
2012) no contexto do trabalho emocional, conceito que utilizo também na minha disser‑
tação. Permitiu-me revisitar todas as histórias que ouvia da minha mãe enquanto cres‑
cia: memórias que não são minhas, mas que internalizei por ter crescido a ouvi-las dos 
meus pais ou avós. Estas histórias sobre a minha mãe não eram isentas de dor. Podem 
parecer engraçadas hoje, mas na altura ela estava realmente isolada e atravessava anos 
de crise. É claro que o conceito de “pós-memória” está inicialmente ligado ao estudo do 
Holocausto e a eventos traumáticos, mas aqui uso-o de forma mais ampla; considero-o 
uma ferramenta muito útil.

NHR: No meu trabalho académico, observo todos estes arquivos coloniais de ima‑
gens de mulheres no Magrebe, onde se reproduzem inúmeros paradigmas de explora‑
ção, todos os estereótipos. Isso também constitui um trabalho emocional: ter de olhar 
para isso e processar essas imagens. Por isso, faço uma distinção entre olhar e produzir 
na obra artística. Tal como a Dzifa menciona ao revisitar as fotografias e histórias da mãe, 
o trabalho emocional torna-se mais gratificante quando se tenta identificar diferentes es‑
tratégias visuais. Sento-me diante da imagem, escrevo sobre ela, sobreponho elementos, 
coloco material ao lado — e sinto que este trabalho emocional, embora por vezes difícil, 
é extremamente importante.

Diferencio também a investigação académica da prática artística: grande parte do 
meu trabalho académico envolve mergulhar nestas imagens, que, de certa forma, são vio‑
lentas ou invasivas. A prática artística permite-me utilizar essas imagens de outra forma. 
Há, portanto, uma dualidade produtiva entre os dois campos.



Vista, N.o 17, 2026

9

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

CB: O papel da memória no vosso trabalho é interessante, assim como a tensão 
entre o público e o privado em relação às imagens. Ao trabalhar com fotografias familia‑
res e torná‑las públicas, estas tornam-se, de certa forma, objetos públicos. Nos vossos 
trabalhos, quando reconfiguram estas imagens pessoais e de arquivo, como se relaciona 
isso com a memória pessoal e a história coletiva, tendo em conta que as vossas obras 
se tornam também novos objetos de memória?

NHR: Gosto de explorar os limites entre o público e o privado porque isso remete 
a discussão para a questão da propriedade: quem detém estas imagens? Existe uma pro‑
priedade institucional e, dentro dela, há também uma propriedade colonial, um paradig‑
ma colonial no qual estas imagens se inserem. Procuro elidir o binário público/privado 
através da anotação. Ao escrever sobre as imagens, oculto partes das minhas avós para 
não revelar demasiado, utilizando as anotações das suas histórias. É uma forma de criar 
camadas, mantendo ainda algum caráter privado. 

Especialmente nas fotografias das minhas avós, nenhuma delas usava hijabe. Para 
mim, escrever sobre elas também funcionou como forma de conservação da privacida‑
de, de modo que, quando mostradas publicamente, se respeitassem certas fronteiras. 
Nas imagens dos arquivos coloniais, procuro igualmente perceber o que pode ser ocul‑
tado, mantendo a crítica ao paradigma colonial, para que as imagens dessas mulheres 
continuem a permitir uma certa reserva ou modéstia. Para mim, a anotação funciona 
como uma mediação entre o público e o privado, preservando ainda alguma proprieda‑
de sobre as imagens.

DP: Ao trabalhar com arquivos coloniais, vernaculares ou fotografias familiares, 
existem diferentes histórias associadas às imagens: o que aconteceu antes e depois de 
cada fotografia? Qual é o contexto? O trabalho que fiz com o Arquivo da Missão de Basel 
no Gana denominei “reversão fotográfica” (Peters, 2023). Isto significa que se retorna à 
imagem e que esta pode contar uma história completamente diferente daquela perce‑
bida quando foi captada. É também por isso que atualmente me concentro em explorar 
diferentes arquivos vernaculares, pois vejo um enorme potencial em dar voz a arquivos 
que permanecem fora do alcance público, e não apenas à visualidade institucionalizada 
a que estamos normalmente expostos. 

CB: Isto também toca na noção de olhar. Naturalmente, o olhar colonial é fre‑
quentemente entendido como um mecanismo de controlo. Mas a prática académica 
e artística recente sugere que o olhar pode ser contestado ou invertido, como ambas 
mencionaram. De que forma se articula o vosso trabalho com esta tensão entre ser visto 
e olhar de volta? 

DP: Na minha dissertação, refiro-me a John Berger (1972), que em 1972 falou so‑
bre a constituição dialógica do visual. Ver é também ser visto: trata-se de um constante 
vai-e-vem, uma troca. Tina Campt (2017) escreve também sobre como a visualidade é 
transformada pelo trabalho de artistas afrodescendentes. Multiplicar o trabalho artístico 
e académico confere essa qualidade de desafiar a visualidade dominante.



Vista, N.o 17, 2026

10

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

NHR: Para mim, as referências são as minhas avós que me ensinaram o belo “anti‑
-olhar” do jeling. É como um revirar de olhos, com um toque de agressividade. Significa 
contestar diretamente quem nos observa. Se a câmara colonial já incorporava um olhar 
dominante sobre a forma como as mulheres eram fotografadas, parte do meu traba‑
lho consiste em analisar como os seus rostos aparecem e a forma como fazem jeling. 
Comecei, então, a notar muitos olhares meio irritados ou simplesmente indiferentes nas 
imagens do arquivo fotográfico. Uso isso como ponto de partida para discutir uma nova 
forma de ver, recorrendo ao texto anotado para redirecionar a leitura de certas imagens. 

LZ: Partindo daí, podem dizer-nos algo sobre as estratégias visuais que utilizam, 
como anotação ou colagem, que também reconfiguram a relação entre o sujeito e o fun‑
do? Podem explicar por que escolheram estas abordagens?

NHR: Grande parte do meu trabalho olha para o corpo, mas também para como a 
tecnologia da câmara influencia o corpo. Quando observo a imagem de arquivo, percebo 
diferentes elementos que formam a sua composição. Isto relaciona-se com a noção de 
febre do arquivo (Derrida, 1995), em que ele fala sobre o exergue e como são as diferen‑
tes camadas que constituem o objeto em termos de fundo, paratexto e afins. Procurei 
utilizar essa mesma analogia para transformá-la numa estratégia visual que permitisse 
abstrair elementos e criar opacidade. Nas imagens fotográficas dos arquivos, todas as 
mulheres estão em estúdios. Em Mandi Bunga (Figura 5), quis retirá‑las do fundo, por‑
que o estúdio fotográfico faz parte da codificação colonial. Cortá‑las do fundo torna-se 
parte da estratégia de anotação, libertando-as. Foi uma forma de remover uma camada e 
inseri‑las em novas camadas. O mandi bunga [malaio: banho de flores] é tanto um ritual 
de purificação como de embelezamento. Colocá‑las contra um fundo de flores é uma for‑
ma de reabilitá‑las do contexto colonial e inseri‑las na segurança do ritual mandi bunga. 
Isto cria também uma nova estética de visão. A anotação, por outro lado, direciona mais 
o público: como corrigir certas interpretações? O que quero partilhar? Diferentes comu‑
nidades têm diferentes níveis de acesso ou familiaridade. Isto relaciona-se novamente 
com o público e o privado. Como pode algo público manter momentos privados?



Vista, N.o 17, 2026

11

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

 

Figura 5. Mandi bunga, membadan/mengatur

Créditos. Nurul Huda Rashid (2024)

DP: No meu caso, reconfiguro imagens sobretudo da minha mãe e da minha avó. 
Sempre achei as imagens muito bonitas a preto e branco. Isso transmite a ideia de um 
tempo distante, não é? Mas, por mais belas que fossem, também eram traduzidas de 
forma demasiado “inócua”. Quis evidenciar a dor e as histórias por trás delas. Assim, 
quando comecei a intervir nas imagens, assegurei-me de que, se alguém as observasse 
atentamente, podia perceber os materiais externos, as imagens “pixeladas” mais ba‑
ratas que consegui encontrar. Interferi com estas imagens de forma quase amadora. 
Tecnicamente, a mudança é simples, mas a violência não reside na alteração em si; está 
nos detalhes que escolhi, porque queria realçar o presente e contrastá-lo com o arquivo. 
Embora a série seja de 2024, e agora seja 2026, continua a ser doloroso olhar para elas. 
Está também relacionado com a institucionalização da fotografia nos arquivos, que nor‑
malmente não nos provoca qualquer perturbação. Quis criar uma perturbação, algo que 
pode ser entendido como o que Brenda Bikoko (Universidade de Bruxelas) designa por 
“reparação através da violência”.



Vista, N.o 17, 2026

12

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

LZ: Com base no vosso trabalho e experiência com arquivos coloniais, têm algum 
conselho para a comunidade investigadora sobre como trabalhar com estes arquivos? 
Sabemos que os arquivos, as plataformas digitais e os motores de busca que todos usa‑
mos também se baseiam em taxonomias coloniais. Como podemos trabalhar com eles 
de forma mais crítica ou reflexiva?

NHR: No campo da cultura visual, a questão é como devolver os arquivos coloniais 
às comunidades. Quais são os contextos históricos da imagem e como os podemos 
descompactar? Muitas vezes, o ponto de partida é o objeto visual. A partir daí, podemos 
traçar a sua origem e tentar compreender como resulta da interseção entre geografia, 
tecnologia e ideologia. Nos estudos de cultura visual, precisamos de uma melhor com‑
preensão desta tríade: como a câmara circula de forma diferente em diferentes lugares 
e como a sua tecnologia opera em conjunto com outros mecanismos, como algoritmos 
e meios de comunicação de massas. Até a governação política de um arquivo colonial é 
uma forma de tecnologia. E como estas tecnologias operam a um ritmo tão expansivo 
e rápido, torna-se importante abrandar a experiência com a imagem. Isto implica com‑
preender os diferentes elementos: a história desta imagem em particular, que tipos de 
momentos podem ser lidos nela, onde circula e como a interpretamos. Em suma, trata‑
-se de perguntar como introduzir um novo ritmo de contacto com a imagem. 

DP: Para mim, está também relacionado com a questão da coerência. Quando nos 
envolvemos com arquivos tão audaciosos, temos de nos adaptar. Por exemplo, adorei 
como Ariella Aïsha Azoulay (curadora, cineasta e professora na Universidade Brown) 
mudou o seu nome depois de se ligar à sua herança árabe [uma parte das origens fa‑
miliares que o seu pai judeu tinha propositadamente escondido; ver também Azoulay, 
2019]. Isto mostra que podemos sempre rever e modificar, mesmo contradizendo o que 
dissemos antes. Sei que isso pode não soar muito científico, mas é uma forma honesta 
de proceder. O mesmo se aplica a Paul Jenkins, o historiador que descobriu imagens 
nos arquivos que contradiziam informações que havia recebido de outros académicos. É 
sempre possível acrescentar ou contradizer, no final. Por isso, sim, a questão da coerên‑
cia. Penso que a inserção de práticas artísticas na academia permite diferentes formas 
de pensamento. 

NHR: Queria acrescentar que gostei do facto de ter mencionado a edição. Quando 
fiz a minha série Hijab/Her (Hijabe/Ela), percebi que a minha primeira articulação aca‑
démica era problemática, e compreendi que era mais fácil fazê-lo como prática artística. 
Na academia, se um artigo é publicado, está “concluído”. Se quisermos mudar algo, 
temos de escrever outro artigo completo. É essa a maleabilidade das estratégias visuais, 
que é mais fácil de ajustar artisticamente. A academia e as artes são campos ou práticas 
distintas. Por exemplo, numa sala de aula, é possível atualizar o currículo, mas na escri‑
ta [académica] é uma decisão final. Como se faz uma retratação? O processo artístico é 
mais variado, dá mais espaço para movimento, e adoro o termo que Dzifa usou, coerên‑
cia, e também a possibilidade de ser incoerente.

CB: Obrigada. Esta é uma excelente afirmação final.

Pós-Edição de Tradução Automática: Anabela Delgado



Vista, N.o 17, 2026

13

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Agradecimentos

Esta entrevista dá seguimento ao simpósio “Visual Legacies: Colonial Photographic 
Archives and the Self”, do dia 12 de novembro de 2025, organizado pelas três autoras e finan‑
ciado pelos grupos de investigação VISUAL (The Visual in Media, Culture, Society & History) e 
GFCP (Global Futures, Colonial Pasts) do Instituto de Investigação Erasmus para os Media, a 
Cultura, a História e a Sociedade. Gostaríamos de agradecer a todos os participantes e às nos‑
sas palestrantes, Dzifa Peters e Nurul Huda Rashid, por partilharem as suas valiosas reflexões.

Referências

Azoulay, A. (2019). Potential history: Unlearning imperialism. Verso Books. 

Berger, J. (1972). Ways of seeing. British Broadcasting Corporation; Penguin Books. 

Campt, T. (2017). Listening to Images. Duke University Press.

Derrida, J. (1995). Archive fever: A Freudian impression. Éditions Galilée. 

Hirsch, M. (2012). The generation of postmemory: Writing and visual culture after the holocaust. Columbia 
University Press.

Peters, D. (2023). Tropes of polarity: Visual representation and Afrodiasporic identities [Tese de doutoramento, 
Universidade Católica Portuguesa]. Repositório da Universidade Católica Portuguesa. http://hdl.handle.
net/10400.14/47571 

Notas Biográficas

Lise Zurné é uma antropóloga visual que trabalha na Escola Erasmus de História, 
Cultura e Comunicação, em Roterdão. O seu trabalho cruza memória e património, géne‑
ro, etnografia, violência e corporalidade, com enfoque sobretudo na Europa e na Indonésia.

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3824-2422 
Email: zurne@eshcc.eur.nl 
Morada: Van der Goot Building, Burgermeester Oudlaan 50, 3062 PA Rotterdam - 

The Netherlands

Charlotte Bruns é uma socióloga visual que trabalha como investigadora de pós‑
-doutoramento e docente no Departamento de Média e Comunicação da Universidade 
Erasmus de Roterdão. O seu trabalho centra-se na história visual da comunicação da ciên‑
cia, com especial enfoque nas práticas fotográficas.

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4946-8846 
Email: bruns@eshcc.eur.nl 
Morada: Van der Goot Building, Burgermeester Oudlaan 50, 3062 PA Rotterdam - 

The Netherlands

https://monoskop.org/images/9/9e/Berger_John_Ways_of_Seeing.pdf
http://hdl.handle.net/10400.14/47571
http://hdl.handle.net/10400.14/47571
https://orcid.org/0000-0002-3824-2422
mailto:zurne@eshcc.eur.nl
https://orcid.org/0000-0003-4946-8846
mailto:bruns@eshcc.eur.nl


Vista, N.o 17, 2026

14

Reelaborar os Legados Visuais dos Arquivos Fotográficos Coloniais com e Através do Eu . Lise Zurné, Charlotte Bruns & Sandra Khor Manickam

Sandra Khor Manickam é professora auxiliar no Departamento de História da 
Universidade Erasmus de Roterdão. O seu trabalho aborda a história do pensamento 
racial, da antropologia e da medicina na Malásia colonial, bem como a história da ocu‑
pação japonesa e da medicina no Sudeste Asiático.

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8226-2845 
Email: manickam@eshcc.eur.nl 
Morada: Van der Goot Building, Burgermeester Oudlaan 50, 3062 PA Rotterdam - 

The Netherlands

Submetido: 05/12/2025  | Revisto: 17/01/2026 | Aceite: 21/01/2026

Este trabalho encontra-se publicado com a Licença Internacional Creative Commons 
Atribuição 4.0.

https://orcid.org/0000-0001-8226-2845
mailto:manickam@eshcc.eur.nl

	_GoBack
	_heading=h.pl1q9esacu4e

